
КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

279 

Марина Протас 

КОМПАС КОНКУРЕНТОСПРОМОЖНОСТІ  

УКРАЇНСЬКОЇ ХУДОЖНЬОЇ  КУЛЬТУРИ :  ТРАНСЦЕНЗУС  ПОЧУТТЄВОГО 

THE COMPETITIVENESS COMPASS 

OF UKRAINIAN ARTISTIC CULTURE: TRANSCENSUS OF THE SENSUAL 

УДК 7.011.2 
DOI: 10.31500/2309-8813.21.2025.345534 

Марина Протас
доктор мистецтвознавства, 

старший науковий співробітник, 
головний науковий співробітник відділу 

кураторської виставкової діяльності 
та культурних обмінів 

Інституту проблем сучасного мистецтва 
Національної академії мистецтв України 

e-mail: protas.art@gmail.com 

Maryna Protas 
Doctor of Art Studies, 
Senior Research Associate, 
Chief Researcher in the Department 
of Curatorial Exhibition Activities and 
Cultural Exchange 
at the Modern Art Research Institute 
of the National Academy of Arts of Ukraine 

orcid.org/0000-0001-8137-0342 

Анотація. Стаття пропонує критичний аналіз сучасного науково-критичного дискурсу 
у контексті подолання негативних наслідків постмодерністської епістемічної гегемонії, що 
призвела до деградації гносеологічних засад, викривлення когнітивних процесів та поши-
рення феномену narrative pollution. На тлі зростання впливу інформаційних маніпуляцій, 
deepfake-стратегем і комерційно керованих дискурсивних практик авторка обґрунтовує не-
обхідність повернення до трансцендентальних засад мислення та відновлення ролі почуттє-
вого як ключового інструмента теоретичного пізнання й культуротворення. Розглянуто 
трансцензус почуттєвого як засадничий методологічний напрям, що здатен протидіяти ре-
гресивним тенденціям сучасної культури, забезпечуючи формування цілісної історичної сві-
домості, відновлення естетичних критеріїв та зміцнення конкурентоспроможності українсь-
кого культурного середовища. Особливу увагу приділено впливу глобальних політичних, со-
ціальних та технологічних змін на культурний розвиток, кризі сучасної візуальної культури, 
девальвації естетичного судження й небезпеці deskilling у мистецтві. Авторка підкреслює 
роль українських учених і митців у формуванні альтернативної моделі культурної когніції, 
яка ґрунтується на єдності логічного та чуттєвого, і окреслює потенціал трансцендентальної 
естетики як інструмента очищення інформаційного простору та оновлення гуманітарного 
мислення. У підсумку обґрунтовується, що трансцендування почуттєвого може стати ефек-
тивним компасом культурного розвитку й суспільної стійкості в умовах постправди, гібрид-
них війн і цивілізаційних криз. 

Ключові слова: трансцендування почуттєвого, чиста негативність, регресія культури, 
епістемічна гегемонія постмодерністської свідомості, краса як міра становлення, українське 
мистецтво, культуротворення, narrative pollution. 

Постановка проблеми. Еволюційний розвиток трансцендентної свободи волі й почут-

тів при розширені сутнісних можливостей теоретичного мислення був і є компасом нашої 
цивілізації, яка намагається пізнати себе у процесі становлення, проходячи найтяжчі випро-



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

280 

бування «чистою негативністю» доби гібридних війн і нарацій постправди, що знана україн-
ська філософиня проф. Марія Шкепу визначила «деградацією і розпадом гносеологічного 
каркасу теоретичного пізнання», а також «жорсткою трансфузією наявних форм буття в не-
гативну семантику» [1, с. 99]. Науковиця застерігає: «Сучасність потребує повернення у про-
стір класичного становлення. Але воно має бути теоретичним, а не розпадом теоретичного. 
Метою цього повернення може бути засвоєння теоретичних досягнень класики на рівні спо-
собу мислення та методології розв’язання історичних протиріч відповідно до їх природи. 
І це не банальність, а дуже важка практична проблема — забагато не вивчених уроків, без 
яких історія не має шансів вижити» [2, с. 35]. Тому тепер важливо не надавати старим вадам 
постмодерністських візій косметично оновленого виразу обличчя повоєнного часу, а аналі-
зувати редуцентну «перекривлену форму суб’єктивності», загублену в лабіринтах капіталіза-
ції realpolitik, обираючи підґрунтям когніції трансцензус історичної свідомості, гарантуючи 
долання культурно-мистецької регресії. Певні рухи в цьому напрямі вже є. На межі 2024–
2025 років Європейська комісія розробила нові пріоритети конкурентоспроможності ЄС 
у програмі «The Competitiveness Compass», що протягом наступних п’яті років має зміцнити 
стале майбутнє європейських країн, забезпечуючи мир, посилюючи підтримку країн-канди-
датів, України зокрема, нарощуючи впливову роль ЄС на світовій арені, стабілізуючи еконо-
мічну, освітньо-гуманітарну продуктивність в контексті «потужної системи прав і ціннос-
тей» [3]. Цю програму постійно вдосконалюють, щоб «європейські цінності підтримувалися, 
а Європа ставала сильнішою у світі, де дедалі більше виникає суперечок і нестабільності», 
як-от «агресія Росії проти України, війна в Газі та поява нової ліги авторитаристів, які праг-
нуть розколу, щоб створити альтернативний міжнародний порядок, де Китай займає ще аг-
ресивнішу позицію і веде нечесну економічну конкуренцію — і це лише деякі приклади, які 
доводять, що ЄС має бути наполегливішим у обстоюванні своїх інтересів» [4]. Але аналітики 
підкреслюють: проблеми Заходу загострюють меркантильні втручання техноолігархів в еко-
номічні і соціополітичні стратегії країн, чим створюють загрозу демократії, запроваджуючи 
«deconstruction of the administrative state» як «зміну режимів», згідно Anne Applebaum — 
американської незалежної журналістки, історикині, відомої авторки книги «Червоний голод: 
війна Сталіна проти України» (2017), — через що зараз культура і західні цінності, особливо 
у США, відчувають «той самий досвід, що й люди, які живуть під іноземною окупацією» [5]. 
Епплбаум звинувачує режим Трампа та Ілона Маска в тому, що вони все перетворюють в 
«political Las Vegas: Anything goes», і такі tech oligarchs унеможливлюють проведення будь-де 
чесних виборів через підкуп виборців й поширення ЗМІ відвертої брехні проти опонентів, 
тому: «Ми живемо у світі, в якому алгоритми, керовані американськими та китайськими олі-
гархами, вибирають повідомлення та зображення, які бачать мільйони людей; в якому гроші 
можуть переміщатися через секретні банківські рахунки за допомогою криптосхем; і в яких 
ці темні гроші потім можуть просувати анонімні акаунти в соціальних мережах з метою фо-
рмування громадської думки» [6]. Це вводить суспільство в стан антидемократичного екст-
ремізму («antidemocratic extremism of the kind that has engulfed democracies — and especially 
European democracies — in the past», коли Гітлер знищів за 53 дні демократію, опираючись на 
конституцію), і тепер одна персона, як Ілон Маск в мережі Х, маючи 212 млн підписників, 
спроможна впливати на велику аудиторію, керуючи її думками і переконуючи світ, напри-
клад, що незалежна Агенція з міжнародного розвитку (USAID), яка надавала допомогу у мі-
льярди доларів по всьому світу, є «a criminal organization» і «мусить померти», тому сотні її 
співробітників після неоплачуваної відпустки були звільнені, поки адміністрація Трампа мір-
ує «Make America great again», в тому числі поставити USAID під контроль Державного де-



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

281 

партаменту. Глобалізм змінює правила гри в інтересах техноолігархів, тому «команда Маска 
отримала доступ або взяла під контроль численні урядові системи» [6], і Маск як очільник 
Департаменту ефективності уряду (DOGE) наполягає на закритті USAID, що «не підлягає 
ремонту», та поверне адміністрації Трампа $1 трильйон, зазначало «Reuters», схвильоване 
тим, що згортання допомоги США відбувається в інтересах глобальних амбіцій Китаю. Досі 
USAID успішно проводила міжнародні культурні форуми і конкурси, надавала гуманітарну 
допомогу, питну воду в зони конфлікту, сприяла підтримці біженців, розмінуванню, лікуван-
ню ВІЛ/СНІДу [7]. Та діяльність сотень IT-компаній, навіть з кібербезпеки, десятків еконо-
мічних і гуманітарних проєктів USAID в Україні (зокрема, культурні проєкти Українського 
інституту, Українського комітету ради музеїв, Фундації культурної дипломатії, Всеукраїнсь-
кої асоціації музичних подій, Спілки дослідників української античності, численних суспіль-
них ЗМІ та ін., на які у 2024 році витрачено понад $6 млрд), зупинена рішенням нового очі-
льника USAID, державного секретаря США Марка Рубіо. У такий репресивний спосіб, під-
сумовує Епплбаум, у будь-яких галузях «американці створили інформаційний клімат, який 
повинні прийняти інші країни». Варто додати: в мистецтві цей алгоритм постправди (дотич-
ний методу спецпропаганди «абсолютної очевидності») діє понад пів століття, не дивлячись 
на те, що постмодерні кліше втратили креативні стратегії, хоча продовжують нарощувати 
капітал, на що звертав увагу Ґел Фостер, аналізуючи процес капіталізації «тотальної дизайні-
зації» елементом політекономії як «майже ідеальної схеми виробництва та споживання» су-
часної культури [8]. Водночас тут, як в політиці й економіці, за Епплбаум, «група американ-
ських олігархів хоче підірвати європейські інституції», бо є розлюченими, що європейці пла-
нують регулювати законні і прозорі умови функціонування інституцій, соцмереж, приватних 
компаній, фондів, корпорацій. Звісно, fact-checking ЄС викликав невдоволення олігархів, що 
вони подають загрозою демократії, свободі слова, американським цінностям, особливо коли 
ідеологічні суперечки посилив віцеканцлер Німеччини Роберт Хабек, звинувачуючи амери-
канських олігархів і Маска в навмисному послабленні Європи, як у випадку з оприлюднен-
ням інтерв’ю з лідеркою anti-European «AfD». Все це призвело до того, що Європейська ко-
місія почала вивчати дії Маска та його мережу Х на предмет небезпеки суверенітету Європи, 
а прокуратура Парижа відкрила справу через підозру кіберзлочину, а саме в застосуванні 
«алгоритмічних спотворень». 

Справді сумнівним в діях техноолігархів постає меркантильний намір, камуфльований 
під свободу демократії, коли насправді задля зиску вони не гребують поширювати адмініст-
ративну і культуротворчу деградацію, переймаючи східні методи тиску авторитарних режи-
мів. Так маніпулює думкою соціуму влада Китаю через технології впливу, можливості гене-
ративного ШІ, коли DeepSeek (підключатися до якого Пентагон і Конгрес США в січні цього 
року категорично заборонили своїм працівникам), приховано збирає данні користувачів, об-
межує вміст і просуває фейкову інформацію, нав’язує наративи пропаганди, видаляючи кри-
тику, формуючи настрої соціуму за допомогою deepfake, особливо в TikTok. Та коли техно-
логії маніпуляцій використовують західні демократії, керуючи ЗМІ, дезінформуючи соціум, 
то вочевидь, все це є ознакою активації «глобальної когнітивної війни» владних структур 
проти можливості громадян критично мислити, шукати істину, зокрема трансцендуючи ус-
відомлене індивідуальне почуття. Ситуація унаочнює небезпечне загострення кризи західної 
демократії, де «м’яка сила» культурного пресингу стає чи не однією з головних важелів 
впливу, рівноцінно тому, як автократичні країни застосовують аналогічні методи не тільки 
всередині держав, а ще інфікують свідомість міжнародної спільноти, просуваючи абсурдні 
наративи. 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

282 

Наприклад, так РФ вкорінює deepfake пропагандистською кінопродукцією на міжнарод-
них форумах, заперечуючи історичне право українців на суверенітет держави, викривляючи 
суть війни, виправдовуючи, за методикою Третього рейху, масові вбивства в Україні дегумані-
зацією жертв, а територіальну експансію — мірою самооборони. Тож через постійну брехню, 
як з’ясувалося під час відзначення 80 роковин звільнення Аушвіцу, досі чимало хто вважає 
саме росіян визволителем табору смерті, не відслідковуючи того, що РФ використовує істо-
рію Другої світової війни важелем шовіністичної пропаганди. Насправді 27 січня 1945 року 
ворота Аушвіцу відкрили бійці 1-го Українського фронту, точніше Герой України Анатолій 
Шапіро, майор 100-ї Львівської стрілецької дивізії 60-ї армії 1-го Українського фронту, який 
казав, що то був не просто табір, а фабрика смерті, де людяність припинила існування; та са-
ме це місце суцільного жаху вподобали радянські кати, наступні кілька років використовую-
чи вціліли споруди як в’язницю для політичних бранців (а досвід нелюдських катувань досі 
застосовують до цивільних і військовополонених). Тому сьогодні, коли чимало філософів 
і політиків говорять про розпочату в Україні гібридну Третю світову війну, важливо розумі-
ти механізми регресу культури; володіти дискурсом медіаграмотності (media-literacy), усві-
домлювати, що творча уява є показником суті внутрішньої людини, це як екзистенційний 
анамнез, що унаочнює духовні дефекти або істинні здобутки. 

А тут маємо проблеми, зазначав Ґел Фостер, аналізуючи в тому числі фундаментальні 
компоненти contemporary art museum після міленіуму: заклопотаність соціуму розвагами 
затьмарила роль музею як простору презентації мистецтва, перетворивши його на фетиши-
зовану й безпрецедентно розширену архітектурну саморепрезентацію (fairest commodity) по-
верхневого споживання, якому сприяє редуковане кураторство exhibition-makers, що піклу-
ється виключно за видовищну новизну миттєвого задоволення і подиву, через те «міждис-
циплінарність, яку колись вважали трансгресивною, стала майже рутиною не лише в мисте-
цтві й академічному світі, а й в архітектурній практиці, навіть нормативною як «новий дух 
капіталізму» загалом — тобто як в економіці, де нам пропонують (по суті, змушують) 
об’єднатися, співпрацювати, створювати мережі і так далі» [9; 10, с. 95]. Проте саме глобаль-
но реїфіковані чуттєво-ментальні маніфестації ангажованих творчих еліт більш ефективно 
і швидко маніпулюють соціумом, формуючи необхідний олігархам щабель когніції сучасни-
ків, що віддзеркалюється в практичних діях скрізь. Тож деструктивні думки і регресивні ар-
твислови сприяють реалізації негативних сценаріїв буття, а сучасна глобалізація спритно 
робить проблему деградації культури планетарною, толеруючи антилюдяні події, притупля-
ючи перцепцію, як це унаочнила поточна російсько-українська війна. Митці чистої негатив-
ності не усвідомлюють цього, але несуть відповідальність за зникнення суспільної емпатії, 
цивілізаційне падіння у варварство, адже редукована свідомість визначає фізичну реаль-
ність, де дії, чуття, погляд стають аморфними, іноді вбивчими (перформанси українців на 
початку великої війни з виставлянням дитячих чобітків, іграшок чи візочків за числом жертв 
не мали впливу на серця західних бізнес-партнерів, позаяк контемпорарна лексика не розра-
хована на емпатію і катарсис), лише трансцендування артвислову дає життя в гармонії але-
теї. Менше з тим, у статті «Thinking. Feeling. Contemporary Art» [11] американська мистецт-
вознавиця Кетрін Зуромскіс (Catherine Zuromskis, Associate Professor of Art History at the 
University of New Mexico) міркує про складні стосунки формальної концептуалізації артвис-
лову з естетикою почуттів в сучасних візуальних практиках, де піднесена емпатійна рефлек-
сія втратила значення в авангардному артсловнику, тому базову тварино-інстинктивну пси-
хосоматику чуття використовують виключно в інтелігібельних епатажних сценаріях, де вони 
втрачають цінність сутнісно-особистісної екзистенції. 



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

283 

Та насправді афектована візуалізація розсудливої апеляції до ідеології, політики, соціа-
льного значення є, за виразом Марії Шкепу, «вульгарним емпіризмом одиничного» внаслі-
док «розриву і протиставлення двох — ідеального й чуттєвого — планів людської сутності», 
а це фрагментує когніцію особистості, позаяк: «Фрагментаризація логічних форм запанувала 
у зв’язку з вимогами схематичного, сумарного універсалізму інформаційних технологій, які 
безпосередньо пов’язані з розвитком математичної логіки, але співіснують з сумарним уні-
версалізмом світової історії і протистоять її дійсному універсалізму» [11; 2, с. 34–35]. Ще 
елеати розрізняли надчуттєві формообрази та мислення про чуттєвий світ речей, що потім 
неоплатоніки переформулювали в концепції ієрархії еманацій Єдиного, роз’яснення чого на-
дав Плотін в естетичній теорії, підкреслюючи поширену помилку формального судження як 
«нижчої здібності» — на відміну від відчуття «духовного космосу», де «існують чисті форми, 
ейдоси»: «На жаль, ми не маємо звички вдивлятись уважно в саму глиб речей, щоб зрозуміти 
їх внутрішню сторону і сутність, а як правило задовольняємося лише тим, що бачиться в них 
зовні», але «нам подобаються і науки, і різні людські дії — все те, що має свій початок у ду-
ші, — саме тому, що тут справді відкривається краса», і «все, що прекрасно в чуттєвому світі, 
є лише відображенням істинної краси, що міститься у царині Духа»; невипадково «давні ви-
знавали ідеї за істинно-суще, за сутності, субстанції», а світ надчуттєвий — над-красивішим, 
розуміючи, що «всі речі походять звідти, від Нього, і природньо, що там вони мають незрів-
нянно більшу красу ніж тут», бо «де немає здібності надчуттєвого пізнання на допомогу 
більш чіткому сприйняттю Блага приходить зло» [12, с. 194, 199, 200, 120, 121]. 

Між тим, Кетрін Зуромскіс не бачить зла регресії культури, навіть згадуючи випадки, 
коли на презентації жорстких перформансів глядачі буквально втрачали свідомість через 
садомазохізм наруги над фізичним тілом самого митця чи мисткині (як у жахливій вагіналь-
ній акції 2003 року «Cierra las Piernas» від мисткині бодіарту Rocío Boliver, яка зашивала у пі-
хву пластикову скульптурку Ісуса). Зуромскіс схиляється до їх виправдання, посилаючись на 
аргументи Jennifer Doyle в її книзі «Hold It Against Me: Difficulty and Emotion in Contemporary 
Art», де авторка кидає виклик «сентиментальній, плаксивій самозакоханості» тих критиків, 
хто інстинктивно відвертається від огидного дійства нібито під впливом «холодної наукової 
відстороненості» замість того, щоб адаптувати «більш показову сферу емоційних реакцій» 
[13]. Проблема таких варварські толерантних злу міркувань в тому, що критики плутають 
емпіричні рівні емоцій Ego (як тимчасових, згасаючих у минулому, сплесків реакції на подра-
зники фізики чуттів самості) із трансцендентно-витонченими рефлексіями духа в абсолют-
ному часі, що табуйовано постмодернізмом. 

Цю підміну не втомлювався роз’яснювати український філософ Олексій Босенко, запе-
вняючи, що вседозвіл емпіризму не є свободою змертвілого мистецтва contemporary, бо така 
«свобода — псевдонім несвободи, поневоленого мистецтва, розумово відсталого від самого 
себе, оскільки розсталося з ідеєю, а водночас і з мисленням, залишивши собі тільки безглуз-
ду інспірацію, що своєю чергою паразитує, годуючись почуттями» [14, с. 23]. Відповідно, де-
градація артжестуальності до девіантних акцій є наслідком поширення інформаційно-
ментального вірусу через втрату цілісності світоглядної когніції, як зауважує Марія Шкепу: 
«Регресія культури постає відмовою людини бути творчим суб’єктом суспільного розвит-
ку. <…> І трансформація логіки на добровільно ірраціональну форму метафізики обмежує 
почуттєве антигносеологічною функціональністю та обертається іррефлексивністю індивіда. 
Самозречення розуму й обумовлене ним повернення у нерозумну форму історії супроводжу-
ється не лише свідомим зреченням від її основи — відбувається і ре-еволюція логічних 
форм, яка супроводжується їх імпровізаційною інтерпретацією й репрезентацією» [2, с. 32]. 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

284 

Рух естетики потворного через аморфність мислення до фізіології варварської деформації 
артвислову свідчить про критично небезпечну відчуженість художньої свідомості від самої 
себе, де, «трансформуючи себе на абсурд, алогічне не може стати ані предметом логічної ре-
флексії, ані самою логічною рефлексією — алогічне може стати лише негідністю чуттєвого, 
оскільки предметний світ як первинний образ чуттєвого підмінений вторинними імпровіза-
ціями його реалій. Звідси корені постмодернізму з його випадковістю чуттєвого сприйняття 
і чуттєвої пам’яті, разом з агресивним запереченням логічної рефлексії» [2, с. 33]. Регресивна 
логіка анігілює розум, тоді як «деградація чуттєвої форми не тільки знаходиться в прямій 
залежності від деградації форми логіки — вона виявляється і деструкцією мотивації людсь-
кого життя», тому в мистецтві (достатньо згадати anti-aesthetic інсталяції Дем’єна Герста) 
стає нормою, коли «життя здобуває форму смерті, а смерть здобуває форму життя», адже 
«замкненість становлення прирікає чуттєву безпосередність на тавтологічне нарощування 
власної перекрученості», і «пошук розумом новизни трансформується на апофеоз надумано-
го» [2, с. 33].  

Мета статті — дослідити, як на зламі міленіумів соціополітичний поворот культурот-

ворення (й образотворення) загнав творчі еліти в пастку гістерезису, коли відсутність кри-
тичного мислення та відмова від розуміння основ теорії становлення викликало тотальну 
регресію культури і забруднення інфоекології, провокуючи руйнацію основ демократії й то-
лерування воєнної агресії РФ проти України, чому ефективно протидіє системна лоція суспі-
льної когніції наративами трансцендентальної естетики, включно з усвідомленням важливо-
сті трансцензусу почуттєвого у вимір краси абсолютного часу, що пропонують українські 
вчені і митці в ролі де-доксифікації «narrative pollution». 

Аналіз останніх досліджень й публікацій. Професорка Марія Шкепу вважає голо-

вною трагедією ХХ століття, що поширила постмодерну свідомість (для якої «невидимою 
залишається фундаментальна основа світу й історії»), втрату розуміння теорії діалектики 
в аспекті саме концепції становлення, що формує в широкому значенні світоглядну ідеоло-
гію як «наукову теорію ідей в фундаментальному значенні єдності логіки діалектики та діа-
лектики логіки»: «Визначальною теоретичною умовою історичної трагедії ХХ століття мож-
на вважати нерозуміння і втрату імперативів становлення, категорійно визначеного Гегелем 
«єдністю буття та ніщо» в процесі розгортання суперечності якості, що рухається до наявно-
го буття у кількісному самовираженні. Тобто становлення постає внутрішньою суперечністю 
утворення світу наявних речей і тому воно є стрижневою логікою руху, що має бути доведе-
ний до розуміння логіки розвитку. Без розуміння конкретного змісту становлення неможли-
во зрозуміти і конкретний зміст діалектики як теорії розвитку, як і розвитку матеріального 
світу взагалі. <…> Факт обмеження поняття “ідеологія” її вторинним значенням як держав-
ної ідеології спричинений саме нерозумінням сутності первинного значення ідеології і того, 
що після завершення класики лише єдність фундаментального та державного вимірів ідео-
логії спроможні забезпечити розвиток людської цивілізації. І без такої єдності людство при-
речене на колапс, який сьогодні й маємо сумну можливість спостерігати і в якому перебува-
ємо» [2, с. 29–30] Тобто ігнорування трансцендентного як необхідного аспекту становлення 
матеріального руйнує гармонію єдності протилежностей, а отже матеріальність земного бут-
тя при викривленому його баченні суто інструментальною свідомістю «відтворить відрив 
себе від самої себе і протиставить себе “у хмарах” теоретичних абстракцій, але без розуміння 
закону власної основи виявиться неспроможною подолати свій розрив, свою відчужену дуа-
лістичність і знов самознищиться в антагонізмах всесвітньої історії», відповідно зараз «від-



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

285 

бувається “згортання” становлення в систему ідеологічно обґрунтованої деструкції на рівні 
державних ідеологем та їх політико-економічного підґрунтя» [2, с. 30, 31]. 

І коли митці, як-от швейцарець Томас Гіршгорн в нью-йоркської інсталяції Gladstone 
Gallery 2025 року, створюють візуальну інвективу проти війн на основі цитат із масмедіа, ар-
твислів анігілює в інформаційній лавині новин ЗМІ, де теж констатують, що «Війна — це 
транзакція, бізнес-пропозиція, від якої одні отримують прибуток за рахунок інших, визначе-
них лише побічним збитком», а критики (відсторонено реагуючи на чуттєві теми війни) ко-
ментують: «Війна може бути такою веселою: стільки умів конфронтуючи заклякли під натис-
ком екстремального насилля, дурості і grammar-less texts. Сфабриковані, уявні об’єкти Гірш-
горна підкреслюють питання про те, що є реальністю в наш момент історії, коли факти й са-
ма правда піддаються атаці. Зрештою, назва інсталяції була “Fake it, Fake it — till you Fake it”. 
Можливо, такою є мантра Кремнієвої долини (тобто архікапіталістична), або також переко-
нання, що спонукає до більш широкого способу життя в епоху віртуальної реальності та ШІ. 
Наша імперія здригається, як із часом всі імперії, і все більше людей у США та в інших краї-
нах відкидають ілюзорну американську мрію, наче це було дурне похмілля», між тим жертви 
«дегуманізації супротивника, ціли народи і культури: люди, їхні почуття — зведені до емо-
дзі, мемів і знаків. Театр воєнних дій став театром абсурду…» [15]. Митець й критик умо-
глядно провертають лезо в рані людства, артикулюючи доксу без емпатії суто концептуа-
льно, «весело». 

Між тим ще Платон і Парменід вважали суб’єктивність докси, якою активно користу-
вались софісти у власних меркантильних цілях, проявом скоріше неуцтва як ненадійної сис-
теми мислення, яку застосовують при маніпулюванні суспільною думкою. Цей механізм те-
пер примножив феномен наративного забруднення, що потребує de-doxification (не лише 
політичних, наукових дискурсів — естетичних в першу чергу), позаяк краса як міра станов-
лення буття стала небезпечно зайвою. Проти краси спрямовані «fake news», як наголошує 
професорка комунікативних досліджень Рене Гоббс (Media Education Lab, University of Rhode 
Island), неправда є «загальним рефреном як політиків, так і лідерів думок: цифровий ланд-
шафт тепер є зрадницьким місцем, яке постраждало від технологій Кремнієвої долини, оскі-
льки люди поширюють тепер отруту через соціальні медіа, переміщуючи її вгору по стрічці, 
щоб заразити основні медіа й зробити погані ідеї правдоподібними», цьому сприяють самі 
користувачі, які «не просто жертви цієї отрути: вони самі її створюють» [16, с. 413]. Навіть 
більше, вивчення маркетингу культури «неминуче призводить до глибших етичних питань 
аж до практики монетизації взаємин і продажу автентичності, теми, яка має відношення до 
пропаганди» [16, с. 423]. Соціополітичний перформативний поворот візуальних практик мі-
леніуму був, по суті, маркером падіння артсвідомості в гістерезис, але бізнес-структури під-
тримали колапс мистецтва, від чого застерігав ще Плотін. У третій з «Еннеад» говориться, 
що природа завжди самозосереджено «споглядаючи, творить те, що споглядає»; те саме 
притаманне людині, проте коли інтуїція і зосередженість слабне, природа і людина вироб-
ляють «ослаблений об’єкт споглядання», тому «люди, чия здатність до споглядання слабка, 
знаходять себе у практичній діяльності — цій слабкій подобі споглядання і сенсу», бо «не 
в змозі бачити розумом, вони хочуть побачити очима, помацати, показати іншим», тож 
«більш обдаровані тягнуться до філософії та наук, менш обдаровані — до мистецтв, інші ж — 
до практичної діяльності», задовольняючись «мутною формою споглядання», «вони почи-
нають творити зовнішнє собі, щоб, пізнаючи це зовнішнє, пізнавати передусім чуттєво, а не 
духовно» [17, с. 98, 99, 101]. Про небезпеку неспроможності становлення через аморфну уяву 
писав О. Босенко, коли «байдужий розум марить почуттями і кривляється», а почуття спус-



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

286 

тошені та опущені до відчуттів [14, с. 244, 245]. Втім, він залишав сучаснику шанс прокинути-
ся «по тій бік краси» і відчути «становлення свобідного часу як простору людського розвит-
ку», але упредметнення почуттів зменшує простір розвитку, стискаючи час, допоки не наста-
не мить свідомого творення історії, коли свобода насичується «останньою мірою часу — 
красою», коли «абсолютна краса однакова у всіх своїх різнообразах, міру знаходить у нескін-
ченному прагненні без початку і кінця», саме вона дотична «сентиментальній довірі» до по-
чуттів, «які при всій відносності надають нам про прекрасне цілком переконливу уяву, зали-
шаючись байдужими до предметності, водночас довірливо повідомляючи нам, що все це ви-
димість», цінна лише для «диваків, хто вбачає в формах мистецтва більше ніж життя» [18, 
с. 176–179]. Адже «вічність вторгається свобідним часом» в «незвичний і ворожий випадко-
вий світ, що не готовий до свободи», і тоді змертвіла творчість видає чужорідні відчуття за 
почуттєве, що є насправді «точкою відсутності» [14, с. 21]. Власне краса може слугувати мі-
рою та ідеалом буття, не належачи йому, адже «її буття поза-буттєве»: фактично «буття — мо-
жливість краси, а вона — дійсність буття, що є мірою краси та її часу», тому у свободі краси 
«є чимало недоступного», позаяк вона є і творенням рук людини, і здійснюється в процесі ста-
новлення, і трансформує чуттєву предметність ідей в трансцендентну міру сутності, бо «випа-
дкова свобода миттєва, абсолютна — вічна <…> в них різна сутність, та видимість однакова» 
[18, с. 182; 14, с. 25]. Проте в наш час, коли сучасність «у свідомій безмозкості та штучній ей-
форії», коли «мистецтво не відповідає власному поняттю, яке тріщить по швах», то фахівці 
«займаються класифікацією форм розпаду, типологією лайна», «використовуючи загальну 
продажність, з незворушним виглядом співмешкаючи принагідно зі збоченими формами 
мистецтва, але це для сутенерів. Весь цей цирк дресированих зачуханих форм сучасної есте-
тики забавний, але справляє жалюгідне видовище» [14, с. 435]. Чи є вихід з цієї ситуації? 
О. Босенко, як і М. Шкепу, вбачає його у поверненні забутих навичок трансцензусу почуттів 
як базових основ естетичного судження в процесі усвідомленого формування реальності. Це 
відчувають митці-емпати, жадаючи повернення краси почуттєвого; серед них — британська 
акторка Тільда Суінтон, яка на церемонії відкриття 75-го Berlinale-2025, приймаючи «Golden 
Bear», виголошує: «нелюдське коїться на наших очах», мусимо солідаризуватись з тими, хто 
засуджує «самовдоволення наших залежних від жадібності урядів, які добре ставляться до 
руйнівників планети і військових злочинців» [19]. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Відомий концепт Маршалла Маклюена про 

інформаційну переорієнтацію культурного простору як медіуму, де «медіум — це повідом-
лення», поширився до тієї межі, що обумовлені емпіричним концептом, сенс і лексика артт-
вору значно обмежили розуміння новизни інформаційними алгоритмами, відкидаючи ту ак-
сіому, що мистецтво не вичерпується комунікативною інформацією, позаяк має апелювати 
передусім до почуттів образного вислову, що відрізняє його від науки чи ЗМІ (так, інформа-
ція про війну західних ЗМІ абсолютно не ідентична тому, що на власному досвіді пережива-
ють/відчувають українці; також, коли генероване мистецтво ШІ не звертає уваги на авторсь-
ке право і уряди готують зміни до закону про авторське право на користь реалізації потенці-
алу ШІ в креативних індустріях, то ця «легалізована крадіжка» викликає роздратованість 
митців, які позиваються до судів або показово символічним опором свавіллю корпорацій 
записують тишу концертних залів, як в silent album «Is This What We Want?» [20]). Проте су-
часні візуальні практики, особливо скульптура (навіть у класичних матеріалах, як-от камінь, 
метал, дерево), призвичаїлись до вимог стрімко прогресуючої технокультури, хоча свідо-
мість людини не встигає за бенчмаркінговим ритмом і втрачає критичну здібність, генерую-
чи редуцентний продукт. Про це йдеться у книзі корейського філософа, який мешкає в Бер-



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

287 

ліні, Бюнг-Чул Хана «Криза нарації» (2024), де автор доводить, що тепер нарації діють поді-
бно нав’язливій рекламі як проблема «суспільства вигорання», адже соціум пристосувався 
до редукції, і не отримує розвитку в потоках інформаційного цунамі, тому псевдо-нарації 
лише посилюють кризу, бо розум не в змозі зігріти душу, як колись грілися біля багаття під 
«storytelling», які капіталізм нині перетворив на story-selling, торгуючи нараціями й мистецт-
вом, що не містять суспільного досвіду, а екранні технології сурогатом реальності лише 
роз’єднують людство [21]. 

Врешті процес нескінченого нарощення інформаційних атак призвів до того, що сього-
дні вчені змушені вивчати небезпеку «дискурсивного забруднення» (discursive pollution), яке 
просувають комерційні корпорації, завдаючи суттєвої шкоди громадському здоров’ю, забру-
днюючи культуротворчі, наукові й політичні діатриби. Наприкінці 2024 року британські нау-
ковці (University of Cambridge; College of Arts, Humanities and Social Sciences; University of 
Edinburgh; London School of Hygiene and Tropical Medicine) проаналізували дані International 
Science Council, World Health Organization та дійшли висновку: «Планета знищується в без-
прецедентних масштабах з руйнівним впливом на живі організми», що потребує негайних 
змін парадигм, із «більшим усвідомленням шкоди не лише для нашого здоров’я чи фізичного 
середовища, але й забруднень суспільних дискурсів, норм та ідей, що завдають впливові ко-
мерційні суб’єкти»; тож задля соціальної справедливості маємо «усвідомлювати наративне 
забруднення (narrative pollution)», позаяк «перехід до здорового, справедливого суспільства 
та стійких економічних моделей залежить від нашої здатності виявляти протиріччя і проти-
стояти ідеям, що лежать в основі схвалених галузевих дискурсів, та водночас пропонувати 
альтернативне бачення більш справедливої та демократичної політики, що надає пріоритет 
громадському здоров’ю, правам людини та навколишньому середовищу, а не корпоративним 
прибуткам» [22, с. 1–2]. Все це стосується безпосередньо кризи нарацій в царині культурот-
ворення, більш вузько — образотворення і мистецтвознавства, дискурсивне забруднення 
яких, маніфестоване під неправдивим гаслом свободи демократії, набуло найнебезпечніших 
масштабів, тобто системне втручання постправди у виробництво академічного знання, у ві-
зуальні артпрактики камуфлює руйнівний досвід постмодернізму, нав’язуючи доктрину «по-
двійної істини», окрему для мас і для еліт, про що писав професор соціальної філософії Steve 
Fuller, виступаючи за істинну демократію у сфері знання, викриваючи тиск ринку на академі-
чні розвідки [23]. 

Тому дійсно, за висловом Роберта Де Ніро на «Stop Trump Summit», організованому 
The New Republic у Нью-Йорку 11 жовтня 2023 року, сьогодні немає сенсу казати про «демо-
кратію», коли для виборців Трампа це лише девальвована концепція, від якої варто відвер-
татися, тепер корисніше говорити про зло, людяність, добро, порядність і безпеку, «щоб по-
кінчити з кошмаром Трампа і виконати місію саміту». Утім, друга каденція президента шо-
кувала багатьох митців, які, подібно до оскароносного Джеймса Камерона, готуються зміни-
ти громадянство, аби «не бачити обличчя цього хлопця» в ЗМІ, що рівноцінно постійному 
болісному спогляданню автокатастрофи, коли Америка стає «порожньою ідеєю» і олігархи 
«випорожнюють її так швидко, як тільки можуть, задля своєї вигоди» [24]. Небезпеку ситуа-
ції антидемократичного тріумфу можна пояснити тезою з книги «Пропаганда» (1928) небожа 
З. Фройда Едварда Бернейза [25], яку також згадують британські науковці, аналізуючи 
discursive pollution, адже Бернейз вказував на слабке місце демократичного суспільства, яке 
легко підкорюється «розумному маніпулюванню» з боку тих, хто «керує, формує наш розум, 
формує наші смаки, пропонує наші ідеї», як це робить комерційний дизайн, прикриваючи 
шкідливі для здоров’я наслідки продуктів харчування чи виробництв, які відповідають ін-



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

288 

шому популістському гаслу «Make America Beautiful Again», про що також згадує Ґел Фостер, 
пояснюючи інверсію, коли дизайн обгортки стає вагомішим за вміст, сприяючи споживанню 
[8]. Тобто в кожній галузі, культуротворчій зокрема, «дискурси навмисно підривають суспі-
льне розуміння політичних проблем і рішень, представляючи комерційних акторів і тих, хто 
залежить від їхнього фінансування, законним джерелом свідчень і досвіду», в такий спосіб 
«впливові політичні дискурси змішують бізнес-інтереси з суспільними інтересами» [22]. 

Подібним чином ключовою формою дискурсивного забруднення стає, зокрема, поши-
рена у країнах з низьким і середнім рівнем доходу пропаганда контемпорарних візуальних 
практик як корисних вільних маніфестацій національної ідентичності, культури й свободи, 
тоді як ідеї трансцендентальної естетики отримують клеймо віджилого бренду, що загрожує 
національному розвитку. Таку маніпулятивну стратегію використовує індустрія азартних 
ігор, «підтверджуючи свій досвід у запобіганні шкоді від азартних ігор, стверджуючи, напри-
клад, що їхні нібито “засновані на доказах” та “орієнтовані на оцінку” молодіжні освітні про-
грами захищають дітей від лиха азартних ігор», отже корпоративні дискурси ніби «стратегі-
чно адаптовані для того, щоб переконувати та звертатися до різних аудиторій, використову-
ючи різноманітні політичні та соціальні контексти», проте вочевидь «їм бракує загальної уз-
годженості та сумісності з тим, що говориться чи робиться на практиці. Зазвичай комерційні 
суб’єкти прагнуть перебільшувати надані ними переваги, заперечуючи та применшуючи 
шкоду, яка виникає в результаті їх бізнесової практики» [22, с. 2–3]. Відповідно про переваги 
контемпорарних візуальних практик сьогодні можемо чути частіше, ніж їх критичну аналі-
тику, хоча табір незалежних вчених у світі доволі числений, бізнес свідомо приховує викрит-
тя post-truth маніпуляцій. Ніні ця тенденція досягла піку в усіх царинах, позаяк, зауважує 
Валерій Пекар, технократи просувають викривлений вектор дій, прагнучи послабити ЄС і не 
просто зруйнувати світовій порядок, як в США руйнують американську державність для 
власної першості й власних цінностей, — вони відновлюють «неоколоніалізм, в економічно-
му або силовому форматі», якому сильна Європа не потрібна; «чим менше центрів сили, тим 
краще. І тут цілі Америки співпадають з цілями росії та Китаю», тому «нам треба максима-
льно прискорити євроінтеграцію, незважаючи на те, що ми можемо опинитися в ситуації, 
коли ЄС вже припинить існування. Що далі ми просунемося по цьому шляху, тим вагомішою 
буде наша роль і кращими умови в новому союзі» [26]. Так само в культуротворчому плані 
ситуація вимагає рішучих контрдій. Тому в наукових сферах і креативних візуальних прак-
тиках необхідно розуміти дихотомію між трансцендуванням і реїфікованим артвисловом, що 
«допоможе виявити, як вони функціонують, забруднюючи розуміння та обговорення, поро-
джуючи сумніви та приховуючи можливість альтернативних способів управління», маніпу-
люючи суспільною думкою в тому, що технократи, покладаючись на державний захист, «за-
хищають свободу особистості, хоча фактично обмежують її»: отже, щоб суспільне ментальне 
«здоров’я було міцним та ефективно протидіяло галузевому дискурсивному забрудненню, 
академічні установи, установи охорони здоров’я та інші повинні протистояти зусиллям коме-
рційних акторів, що атакують, залякують, дискредитують тих, хто загрожує їхнім інтересам»; 
більше того: «Замість того, щоб розглядати шкоду, заподіяну тими, хто отримує вигоду від по-
точної системи, <…> нам потрібно натомість трансформувати саму систему» [22, с. 3, 4, 5]. 

Із цим погоджуються українські аналітики, які усвідомлюють, що маркетингова пропа-
ганда руйнує критичне мислення, маніпулює переконаннями людей, керує емоційним ста-
ном соціуму в інтересах політизованої ідеології, тому необхідне комплексне вивчення дис-
курсивного забруднення, в тому числі академічних наукових нарацій, які також не вільні від 
«концептів постправди, пропаганди, дезінформації, неправдивої інформації», що вказує на 



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

289 

актуальність «їх комплексного розгляду як взаємообумовлюючої системи, через їх взаємо-
вплив та кумулятивний ефект, які справляють ці явища на громадську думку», позаяк «про-
паганда (світогляд, який вона формує, наративи, які вона поширює) зокрема формує пост-
правдиву реальність, так само як і постправда є середовищем, де вона закріплюється, мно-
житься, і даний стан є вихідною точкою для аналізу та формування пропагандистської кам-
панії відповідно до реципієнта» [27, с. 121, 122, 125]. 

Наприклад, тріумф постправди як постмодерністської забрудненої нарації в мистецтві 
може проілюструвати симпозіумний твір відомого італійського митця Беттіно Франчіні 
(Bettino Francini). У лютому 2025 року він зробив на міжнародному скульптурному симпозі-
умі в Хаммаметі (Туніс) contemporary-абстракцію під назвою «News/02», обґрунтування сен-
су якої презентував в соцмережах. Франчіні детально описує концепт інтерактивно-звукової 
роботи, використовуючи такі філософські терміни, як «форма і зміст, дух і матерія, матеріа-
льне і нематеріальне», пояснюючи, що складна композиція з каменю та металу — «це не-
від’ємні елементи культурної спадщини», що унаочнюють процес формування людиною 
«своєї пам’яті, своїх стосунків з громадою, діалогу з іншими», ці «форми виховують і буду-
ють нарації», символізуючи «сліди в пам’яті», які «матеріалізуються через свідомі та несві-
домі процеси розуму». Скульптор впевнений, що він знайшов виразний символ, у якому «ко-
жен знайде архетип, віру, бажання, емоцію, міф», бо «твір мандрує в часі, і він здатний пері-
одично вимагати нових наративів», більше того, «твір лікує, бо піклується про тих, хто хоче 
з ним перегукнутися. Так матерія знову стає нематеріальною, “щоб жив дух”». Тобто, якщо 
посурмити в металеву рогулю, що повисла на неприглядних нашаруваннях скам’янілостей, 
відбудеться активація твору в грайливій спосіб, що натякає на «досвід, який допомагає нам 
звертати увагу на звучність світу», ніби твір «повідомляє, передає думки та бажання, емоції; 
поєднує матеріальне і нематеріальне; це міфічний твір у тому сенсі, що він містить наративи 
міфу. Камінь і метал дають життя повідомленню, яке громадськість може поширювати в на-
вколишньому середовищі». Сказано багато і плутано, та головне, що ця вигадана словесна 
акробатика аж ніяк не відповідає напрочуд слабкому формальному виконанню, геть позбав-
леному елементарного естетичного відчуття пластики руху форм, діалогізму ритмів мас і аб-
рисів у просторі. Проте, довела Рене Гоббс, «публікації в соціальних мережах можуть працю-
вати ніби пропаганда», яку «також виробляють різні суб’єкти, а не лише держави», «будь-
хто, будь-де може впливати на громадську думку, використовуючи соціальні медіа так, щоб 
привернути увагу телевізійних мереж, газет і провідних online news джерел» [16, с. 416]. І та-
ких прикладів непрофесійно зроблених концепт-творів сьогодні безліч, так само як технічно 
вправних знаків під вигаданою гучною назвою (2025 року в Ер-Ріяді, Королівство Саудівсь-
кої Аравії, відбулась артпрограма «Tuvaiq Sculpture», де у граніті 30 митців зробили об’єкти 
на тему «Відтоді й дотепер»; зокрема, польська мисткиня Анна Тереза Расінська виконала 
об’єкт «Періодичність» [28], що підтверджує тезу Ґела Фостера про беззмістовність «тоталь-
ної дизайнізації»). Притому офіційні сайти тих митців презентують їх як багатопрофільних 
фахівців, як-от сайт Франчіні повідомляє: «Художник, скульптор, музикант і сценограф Бет-
тіно Мауро Франчіні — мультимедійний митець із критичним поглядом на “contemporanei-
ty” у її глибоких мутаціях і еволюції, використовує нові та інноваційні експресивні рішення. 
…Роботи, які створює Франчіні, є монументальними елементами, які здатні домінувати у ве-
ликих просторах, проникаючи у людське єство поетичним навіюванням. З формальної точки 
зору, його твори втілюють ідеальний симбіоз абстрактних і фігуративних елементів. Цей си-
мбіоз — за допомогою комбінованої мови — передає синтез людської думки та її співісну-
вання» [29]. 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

290 

Насправді, втрата фаховості (deskilling) разом з естетичним відчуттям пояснюється за-
кономірним процесом, що досліджувала Марія Шкепу в монографії «Естетика потворного 
Карла Розенкранца». Негативну феноменологію естетики як несвободи і «прогресії аморф-
ності» Шкепу воліє розглядати в контексті теорії потворного, яка може грати роль дослі-
джень ВООЗ, зокрема в аспекті вивчення «хвороби розуму та почуттів, їх симптомів та клі-
ніки», позаяк «будь-який початок містить у собі єдність буття і ніщо становлення і тому іс-
нує рівність можливостей руху до повноти єдності чуттєвої форми і змісту, або до декадансу, 
хибного руху, до самодеструкції та деструкції світу» [30, с. 11]. Тому проблема сучасних мит-
ців у тому, що обираючи «новий» абстрактний матеріалізм, як це робить Франчіні, приправ-
ляючи його «абстрактним спіритуалізмом» із розмовою про дух, митці насправді обирають 
деструктивний хаос «нездійснених у чуттєвому часі культурних просторів», що анігілює мо-
жливість саморозвитку індивіду, вільного від нав’язаного схематизму загального, ставлячи 
його в залежність від «емпіричного хаосу викривлених форм буття»: «Форма в даному випа-
дку сприймається як та, що повторює сама себе, простір повсякденної предметності, який 
сам себе копіює» [30, с. 360, 361]. Звідси толерантність до апропріацій, але механічне опред-
метнення понять про культуру, пам’ять не відповідає дійсному сутнісному становленню лю-
дини/митця: «В сумнівній ефективності такого процесу виникає карикатурність в основі, де 
карикатурності не має бути. …Йдеться про причини і форми карикатурного окультурення 
індивіда в “звичайному” (повсякденному) житті, що згодом перетворилися на суб’єктивну 
передумову відмови від ідеально-загального (ідеалу) у його логічних, естетичних та етичних 
вимірах» [30, с. 360]. 

Отже, сучасне мистецтво візуалізує жахіття культурного розпаду, бо свідомість формує 
реальність, де постмодерністська деструкція обмеженого розуму програмує хаос і отримує 
таку саму дійсність, пронизану токсичним енерго-ментальним сміттям «забруднених нара-
цій». Вочевидь важливо структурувати власні думки і артпроєкти, уникати деструкції, не пе-
рекладаючи відповідальність цивілізаційного розвитку на технокультуру та ШІ, що лукаво 
спокушають людство на міцність. Тільки трансцендування усвідомлених почуттів здібне 
скинути мару ілюзій й розвинути сутнісне культуротворення кращого ресурсного майбут-
нього. Процес очищення творчої свідомості нині проходять митці, найбільш чутливі до змін 
парадигм, світогляд яких, зокрема, трансформував досвід війні, так що їхня позиція абсолю-
тно протилежна контемпорарному мисленню Франчіні або Гіршгорна. Скажімо, показовою 
є «гігієна думок» харків’янина Костянтина Зоркіна, сценографа лялькової вистави-притчі 
«Жираф Монс», яка перемогла в VІ Всеукраїнському фестивалі-ГРА (2024, драматург Олег 
Михалов, режисерка Оксана Дмітрієва), — про мешканця Харківського зоопарку часів Дру-
гої світової війни, який переживає разом з містянами жахи війни. Художник сприймає ляль-
кову виставу як особливий ритуал, де глядач отримує катарсис, і всі — від дітей до військо-
вих, — «всі плачуть. А потім сміються. А потім знову плачуть. Це про почуття, про те, що те-
атр — це енергія живих людей. В ритуалі глядач не є глядачем, він учасник обміну цією енер-
гією. Яка тут і зараз народжується на сцені, іде до глядачів і повертається на сцену. Тут не-
має дистанції, інтелектуального відшарування, рефлексії. Це про почуття, про проживання, 
про те, щоб відчувати себе живим. Тут душа з душею спілкується. Це звучить пафосно, але 
зараз такий час, що можна»; тож в умовах поточної війни митець інакше/глибше відчуває час 
і власну творчу реалізацію: «Зараз те, що ти робиш, вже не стосується тебе особисто. Ти ма-
єш думати про внесок. Внесок у культуру, в людський дух» [31]. 

Подібні міркування українських митців, для яких головним стає не просто виживання 
під постійними обстрілами, а фіксація власного історичного доробку в розширеному сприй-



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

291 

нятті цивілізаційної культури, де порівняння з Розстріляним відродженням вони вважають 
неправомірним через зміну акценту з поточного моменту в минуле, що применшує їхній вла-
сний унікальний внесок, — все це, тим не менше, вкладається в ретро-каузальний гештальт, 
згадуваний Тоні Джадтом, коли він описує стан європейських країн після Другої світової 
війни, підсумовуючи: «Як не крути, а війна обернула плин речей навспак. Гарячка модерніза-
ції, типова для 1920-х та навіть 1930-х років, зійшла нанівець, залишивши позаду притаман-
ний їй спосіб життя» [32, с. 256]. Зараз знову відтворилась «точка зборки», коли суспільство 
має вибір, і культура може обрати кордоцентричне культуротворення замість абстрактно-
аморфного техніцизму. Суспільство прагне трансцендування почуттєвого, з аншлагом відві-
дуючи, скажімо, концерти Kyiv Symphony Orchestra в Гердерській церкві Святих Петра і Па-
вла міста Веймар 2024 року, або проєкт «JUST PEACE. Справедливий мир» цього року, що 
оркестр на третю річницю великої війни грав у Гаазі і Монгаймі-на-Рейні, нагадуючи міжна-
родним партнерам, зауважила диригентка Оксана Линів, про необхідність справедливого 
миру для суверенної демократичної України (окрім класичних творів Моцарта і Бетховена, 
виконували твори-рефлексії сучасних українських композиторів: Євгена Оркіна «П’ять пе-
рерваних колискових» і «Реквієм за поетом», Вікторії Польової «Буча. Лакримоза», Юрія 
Ланюка «Скарга терну»); а от березневий концерт у Берліні відкривали «Інтермецо для ор-
кестру» Бориса Лятошинського (1960), вже потім грали твори Едварда Гріга та Фелікса 
Мендельсона. 

Тож, не дивлячись на те, що тепер прогнози щодо економічних й соціополітичних про-
єктів відновлення повоєнної України по завершенні російсько-української війни є невтіш-
ними, завжди існує як «принцип надії» шанс створення власного реального сутнісно спро-
можного «дива», не гіршого, а кращого за «Wirtschaftswunder» ФРН, «сінгапурське економі-
чне диво», «американську мрію». Все залежить від усвідомлення спільнотою парадигмаль-
них змін, що впливає на темп реалізації політичної, соціокультурної сталості, а тут вбачають 
два варіанти розвитку подій, які згадує британський історик Джон Гарольд Плам: повільний 
рух на кшталт росту коралів, або швидка динаміка, притаманна скреслій кризі. Безумовно, 
ЄС і Україна розраховують на швидкий оптимальний варіант у контексті «The Competitive-
ness Compass», але варта уваги й думка Реймона Арона, який застерігав від надмірно роже-
вого оптимізму, пояснюючи: «У політиці вибір роблять не між добром і злом (так ніколи не 
буває), а між бажаним і відразливим» [32]. Та, безумовно, якщо культуротворчі галузі звіль-
няться від тягаря залежності від «соціополітичного повороту», як і залежності від економіч-
ної маркетингової стратагеми, і зосередяться на усвідомленому критичному осмисленні 
«гносеологічного каркасу теоретичного пізнання», як це роз’яснює М. Шкепу, в України 
є шанс створити власне унікальне диво, в тому числі диво кордоцентричного образотворен-
ня, що буде конкурентоспроможним протягом наступних десятиліть. І це завдяки тому, що 
трансцендування почуттєвого дозволяє митцю і глядачу перебувати у суперпозиції, спогля-
даючи трансцендентну істину, відчувати красу абсолютного часу, втілюючи її в буття. За тве-
рдженням філософки Любові Овдієнко, «поняття “дух”, “духовність”, “одухотвореність” мо-
жуть викликати різні тлумачення і навіть іноді деякі сумніви щодо можливості їхнього існу-
вання, оскільки утримують реальне “живе” протиріччя, так само як і, наприклад, поняття 
“надіндивідуальне”. Для звичайної людини, яка не ставила перед собою завдання дати нау-
кове визначення понять, це може розглядатись і як творення духу, і як духотворення, але по-
за будь-якою містикою, дух — це породження і результат людської діяльності, у тому числі 
й мистецької, яка набула об’єктивного змісту незалежно від волі і бажання окремо взятого 
індивіда»; «Людина, сприймаючи твори мистецтва, за зовнішніми образами речей осягає не 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

292 

“речовинність”, а їх “людяність”, людську сутність мистецтва. У безкінечному побутуванні 
предметів і форм, які приховувались у своєму особливому бутті, людина відшукує єдині, ли-
ше їй зрозумілі і їй притаманні почуття як відтінки власного буття. Мистецький образ має 
рухливий характер, через те кожне нове покоління, сприймаючи образ, “розпредметнює” йо-
го інакше, ніж попереднє, але однаково істинно по відношенню до художнього твору та його 
людської сутності» [33, с. 211, 212]. Тобто акт соціальної апперцепції, що за Геґелем є єдніс-
тю самосвідомості, базується на усвідомленні попереднього досвіду, обумовлюючи сприй-
няття мистецтва в теперішній час з позицій оновленої когніції, так що «будь-який витвір ми-
стецтва: чи то скульптура, чи картина або вірш, не змінюючись у власному хронотопічному 
континуумі, тим не менше змінюється по суті, “перетворюється” таким чином, що кожне но-
ве покоління по-новому і в той же час істинно ставиться до незмінної зовнішньої форми, 
споглядаючи, по суті, форму внутрішню, незриму, ту, яка є відношенням між людиною і тво-
ром» [33, с. 214]. Цей взаємозв’язок мистецтва і реципієнта через трансцендування почуттє-
вого збагачує внутрішню людину, позаяк духовне усвідомлення є складним процесом кван-
тування уяви (коли стан квантової суперпозиції спостерігача — митця і глядача, формує по-
дії навколишнього простору, як це показали сучасні випробування інтерференційного екс-
перименту Томаса Юнга з детектором-спостерігачем, відкриваючи можливості більш глибо-
кого розуміння творення реальності в процесі росту еволюції свідомості аж до багатомірних 
щаблів перцепції та керування реальністю свободою волі). Інакше кажучи, духотворення ро-
бить культуру і мистецтво тим, що, уникаючи колапсу реїфікації, працює крізь вічність, «фо-
рмуючи свідомість особистості, яка, подвоюючись у самодіяльності, перетворюється на са-
мосвідомість», і тоді, «проникаючи в буття культури, людина розпредметнює щось виключ-
но через самостворення», коли її свідомість (ніби хвиля «щільності вірогідності») розкриває, 
втілює творчі можливості трансцензусом почуттєвого в об’єктивну реальність як красу абсо-
лютного надчасу [33, с. 215, 216]. Саме таке трансцендування почуттів формує шлях виходу 
з катастрофічного стану теперішнього, коли тотально панує негативна естетика, а «час утво-
рив і осів у кривавій субстанції трагедії історії», констатує Марія Шкепу: «Визначальний 
чинник, який обумовив сучасну прірву історії, полягає в тому, що історичний розсуд спасу-
вав перед сходженням до історичного розуму — до розуміння вкрай складних, але і вкрай 
необхідних фундаментальних засад можливості історичного розвитку. Ретроградство в част-
ковості, буденне хитрування, деградація потреб, симуляція норм, змертвіла байдужість, роз-
мін життєвих сенсів, репарація сингулярності, симулякри розвитку, семантичні підміни за-
гальнозначущих сенсів, атомізація антагонізмів, підміна почуттів, редукція мислення, “втома 
від розвитку”, занурення у фізіологізм, розпад культурної мети, чванство посередності, пе-
ремога сірості, імітація життя… все до безкінечності, адже існує і негативна безкінечність» 
[1, с. 100]. Профанована внутрішня сутність артвислову в таких умовах заповняє порожнечу 
політизованим сенсом, садомазохізмом тощо, бо «формалізм сутності виникає як наслідок 
абсолютизації зовнішньої, карикатурно-догматизованої форми, в яку конституюється штуч-
ний і порожній пафос, вульгарна спрощеність зміни основ, волюнтаристична імпровізація 
загальнозначущого в естетиці “революційних” вчинків», що завершить біфуркацію творчої 
свідомості колапсом [1, с. 102]. Людство завжди має право вибору, і кожна нація вільна оби-
рати і формувати свою культурну реальність, але тільки найоптимальніший вектор реалізації 
вищої еволюційної мети буде завжди конкурентоспроможним, бо відповідає усвідомленому 
почуттю алетеї гармонії й блага в потоці духотворення. Наразі незалежна науково-критична 
думка вітчизняних й західноєвропейських аналітиків недостатньо почута широкими колами 
сучасного суспільства, творчими елітами зокрема, для того, аби ефективно протистояти ма-



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

293 

ніпуляційним deepfake-стратагемам постмодерної ідеології, хоча усвідомлення цього факту 
вже є першим обнадійливим кроком в новий цикл культурно-мистецького буття, бо «аксе-
лерація часу історії спонукає до становлення цілісної культурної пам’яті, що формує індиві-
дуальну й суспільну самоідентифікаційну актуалізацію через чуттєво-емпатійний досвід “фі-
лософії серця” як екстатичної істини» [34, с. 23]. Тож тепер вчені, як американські науковці 
Вітні Філліпс (Whitney Phillips), Раян Мілнер (Ryan Milner) констатують, що від зламу 1980–
1990-х років «наше медійне середовище переживає кризу. Поляризація нестримна. Забруд-
нена інформація заполонила соціальні мережі», тому необхідно вживати ефективні «страте-
гії навігації у дедалі підступніших потоках інформації» [35], а також приймати дієві міри 
з очищення вкрай отруєного медіаландшафту, що негативно впливає на індивідуальну і ко-
лективну свідомість, поширюючи світом токсичну атмосферу культуротворчої екосистеми. 

Згідно офіційної статистичної інформації Міністерства юстиції, у 2024 році в Україні 
смертність майже в три рази перевищувала народжуваність (найнижчу серед майже 230 про-
аналізованих країн, за показниками ЦРУ). Проте, на думку Елли Лібанової, директорки Ін-
ституту демографії та соціальних досліджень імені М. В. Птухи НАН України, яку вона ви-
словила 20 жовтня 2024 року виданню «Spiegel», ситуація зрівняється з європейською нор-
мою одразу після завершення війни (зокрема після примусових депортацій ворогом україн-
ців з окупованих територій із заміною їх росіянами, після припинення масштабної зовніш-
ньої міграції тощо). Але, якщо, за даними Мінсоцполітики, українців до 2040 року ще поме-
ншає до 25 млн (хоча Лібанова відтерміновує процес до 2051 року), то наш національний 
компас культурної політики тепер мусить працювати чітко і без похибок, вже немає на по-
милки ані часу, ані багатого людського ресурсу на шляху формування конкурентоспромож-
ного майбутнього. І, якщо ми дійсно зацікавлені у збережені власної ідентичності та повно-
цінному розквіті суверенної України в дружньому таборі європейських країн, мусимо вже 
зараз, без прокрастинації, творити своє кордоцентричне диво, щиро і з любов’ю. 

Висновки. Культурна пам’ять кожної нації завжди має еволюційній компас, який при 

належній активації вказує шлях в ресурсне майбутнє її та людства в цілому, що є тим надій-
ним конкурентоспроможним вектором розвитку, який інтуїтивно-розсудливо розробляють 
сьогодні програми ЄС з довгострокової дії «The Competitiveness Compass». Намір Європи 
вивіряти курс управління реальністю майбутнього за цим компасом когерентний діалектиці 
становлення матеріального і духовного буття цивілізаційної культури, єдність якої втілюєть-
ся фрактальною множинністю суверенних націй. Самоусвідомлення націй — учасниць муль-
тикультурного полілогу, — будучи актом свобідної волі в потоці трансцензусу почуттєвого, 
сутнісно збагачує екосистему кордоцентричного культуротворення. Фактично, від доби ан-
тичності й гасла Дельфійського оракула «пізнай себе і ти пізнаєш Всесвіт і Богів», мало що 
змінилось, і естетика Плотіна досі актуальна, бо знання/гнозис так само вимагає трансцен-
дування почуттєвого в абсолютний час надсвідомості, і чим наполегливішим є намір — тим 
щільніше вірогідність побудови справедливого мирного майбутнього. Як в термодинаміці 
хаос через турбулентність перетворюється у вищій порядок, в сучасній Україні періоду екзи-
стенційних випробувань набирає потужності процес де-доксифікації науково-критичного 
дискурсу і епістем контемпорарних артпрактик, де усвідомлення абсолютного часу як міри 
краси гармонійної єдності буття і ніщо дозволяє структурувати постмодерністську свідо-
мість теорією становлення, що унеможливить не лише подальший фаховий дескілінг і кризу 
нарацій, але дозволить культурі й мистецтву вийти з гістерезису в новий цикл духовного 
розвитку, що власне і фіксує компас конкурентоспроможності. 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

294 

Ілюстрації 

Іл. 1. Беттіно Франчіні. 
News/02 

Іл. 2. Анна Тереза Расінська. Періодичність 

Іл. 3. Томас Гіршгорн. Fake it, Fake it — till you Fake it 



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

295 

Іл. 4–10. Вистава «Жираф Монс» (2024) 
Харківського державного академічного театру ляльок 

імені В. А. Афанасьєва.  
Сценографія Костянтина Зоркіна. 

Фото: Харківський державний академічний 
театр ляльок 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

296 

Іл. 11. Меморіальний концерт пам’яті жертв Бухенвальду 
у Гердерській церкві Святих Петра і Павла. 2024. 

Веймар. Kyiv Symphony Orchestra, диригентка Оксана Линів 

Література
1. Шкепу М. Естетика чистої негативності. Стаття перша. Методологічні засади розу-

міння феномену естетики негативності). Художня культура. Актуальні проблеми. 2023. 
№ 19. С. 99–107. DOI: https://doi.org/10.31500/1992-5514.19(2).2023.294635 

2. Шкепу М. Сага про гору. Зречення від становлення. Сучасне мистецтво. 2024. № 20.
С. 27–36. DOI: https://doi.org/10.31500/2309-8813.19.2023.294899 

3. A global Europe: leveraging our power and partnership. The European Commission. 2024
November. URL : https://commission.europa.eu/priorities-2024-2029/global-europe_en (access 
date: 10.06.2025). 

4. Steering the EU towards greater sustainable competitiveness. The European Commission.
Directorate-General for Communication. 2025. 29 January. URL : https://commission.europa.eu/ 
news/steering-eu-towards-greater-sustainable-competitiveness-2025-01-29_en (access date: 
11.06.2025). 

5. Applebaum A. There’s a Term for What Trump and Musk Are Doing. How regime change
happens in America. The Atlantic. 2025 February 13. URL : https://www.theatlantic.com/ 
ideas/archive/2025/02/doge-civil-servant-purge/681671/?gift (access date: 09.06.2025). 

6. Applebaum A. Europe’s Elon Musk Problem. The Atlantic. 2025 January 27. URL :
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/03/musk-tech-oligarch-european-election-
influence/681453/ (access date: 09.06.2025). 



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

297 

7. 7. Shepardson D., Sanders Ch. Musk says he is working to shut down “beyond repair” 
USAID. Reuters. 2025 February 3. URL : https://www.reuters.com/world/us/musk-give-update-
reform-effort-amid-questions-about-his-power-2025-02-03/ (access date: 08.06.2025). 

8. Foster H. Design and Crime (And Other Diatribes). London, New York : Verso Books, 
2002. 

9. Foster H. Bad New Days: Art, Criticism, Emergency. London : Verso Books, 2017. 
10. Foster H. The Art-Architecture Complex. London : Verso Books, 2011. 
11. Zuromskis C. Thinking. Feeling. Contemporary Art. Postmodern Culture / University 

California. 2013. Vol. 23 (3). 
12. Плотин. Эннеады. Киев: УЦИММ-ПРЕСС, 1995. 
13. Doyle J. Hold It Against Me: Difficulty and Emotion in Contemporary Art. Durham : 

Duke UP, 2013. 
14. Босенко А. Случайная свобода искусства. Киев: Химджест, 2009. 
15. Amy M. Thomas Hirschhorn. Sculpture: a publication of the international sculpture 

center. 2024. Vol. 43 (4). P. 82–83. URL : https://sculpturemagazine.art/thomas-hirschhorn-3/ 
(access date: 18.06.2025). 

16. Hobbs R. Beyond the smear word: media literacy educators tackle contemporary 
propaganda / G. Rawnsley & Y. Ma (Eds.). Research Handbook on Political Propaganda. Edward 
Elgar Publishing, 2021. Р. 413–428. 

17. Плотин. Эннеады. Киев: УЦИММ-ПРЕСС – ИСА, 1996. 
18. Босенко, А. О другом: Симуляция пространств культуры (Красота как мера целесо-

образности развития вообще). Киев : ТОО Век +, 1996. 
19. Mouriquand D. Berlinale 2025: Tilda Swinton on attending the festival despite boycott 

calls over Gaza. Euronews. 2025 February 14. URL : https://www.euronews.com/culture/2025/02/ 
14/berlinale-2025-tilda-swinton-on-attending-the-festival-despite-boycott-calls-over-gaza (access 
date: 21.06.2025). 

20. Thubron R. Over 1,000 musicians release silent album to protest AI copyright changes 
Kate Bush, Tori Amos, and others can't be heard on the album. TechSpot. 2025 February 25. URL : 
https://www.techspot.com/news/106909-over-1000-musicians-release-silent-album-protest-
ai.html (access date: 22.06.2025). 

21. Han B.-C. The crisis of narration. Polity Press, 2024. 
22. Schalkwyk May C. I. van, Maani N., Hawkins B., Petticrew M., Buse K. Reclaiming the 

narrative: countering harmful commercial discourses. Health Promotion International. 2024. 
Vol. 39, Is. 6, daae182. Published by Oxford University Press. DOI: https://doi.org/10.1093/ 
heapro/daae182 

23. Fuller S. Post-Truth: Knowledge As A Power Game. London : Anthem Press, 2018. 
24. Gower P. ‘Horrific, sickening and hollow’: James Cameron on President Trump’s ‘car-

crash America’. Stuff. 2025 February 22. URL : https://www.stuff.co.nz/culture/360589567/why-
legendary-film-maker-james-cameron-loves-wellington-not-donald-trump (access date: 
17.06.2025). 

25. Bernays E. L. Propaganda. New York : Horace Liveright, 1928. URL : https://goodtime 
sweb.org/industrial-policy/2014/PropagandaedwardBernays1928.pdf (access date: 22.06.2025). 

26. Пекар В. Нова реальність. Українська правда. 20.02.2025. URL : 
https://www.pravda.com.ua/columns/2025/02/20/7499245/ (дата звернення: 23.06.2025). 

27. Гурківська А. Змістовна демаркація постправди, пропаганди, дезінформації та не-
правдивої інформації. Науково-теоретичний альманах Грані. 2023. Том 26 (3). С. 118–125. 
DOI: https://doi.org/10.15421/172357 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

298 

28. Carrer Z. Tuwaiq Sculpture 2025: nel cuore dell’Arabia Saudita l’arte della pietra si apre a
nuove sperimentazioni. exibart. 2025 febbraio 18. URL : https://www.exibart.com/mostre/ 
tuwaiq-sculpture-2025-nel-cuore-dellarabia-saudita-larte-della-pietra-si-apre-a-nuove-
sperimentazioni/?fbclid=IwY2xjawImmMhleHRuA2FlbQIxMQABHZET9c5; Tuvaiq Sculpture. 
Riyadh Art. 2025. URL : https://riyadhart.sa/en/tuwaiq-sculpture/ (access date: 29.06.2025). 

29. Bettino Francini. Bettino Francini. Artist & AIESM President. URL : https://www.bettino
francini.it/bettino/ (access date: 25.06.2025). 

30. Шкепу М. Эстетика безобразного Карла Розенкранца / Ин-т проблем соврем. искус-
ства Нац. акад. искусств Украины. Киев : Феникс, 2010. 

31. Пушнова Т. «Не називайте нас новим Розстріляним відродженням». Художник Кос-
тянтин Зоркін про харківське мистецтво між смертю і любов’ю. Українська правда. 
17.02.2025. URL : https://life.pravda.com.ua/culture/ne-treba-nazivati-nas-novim-rozstrilyanim-
vidrodzhennyam-hudozhnik-kostyantin-zorkin-pro-harkivske-mistectvo-mizh-smertyu-i-lyubov-
yu-306457/?_gl=1*26td8r*_ (дата звернення: 24.06.2025). 

32. Джадт Т. Після війни. Історія Європи від 1945 року / Пер. з англ. К. Зарембо. Київ :
Наш формат, 2023. 

33. Овдієнко Л. Трансцензус художнього образу: Соціально-психологічний контекст.
Сучасні проблеми дослідження, реставрації та збереження культурної спадщини / ІПСМ 
НАМ України. Вип. 10. С. 209–218. Київ : Фенікс, 2014. 

34. Протас М. Contemporary art — акселерація поміж пам’яттю та історією. Сучасне ми-
стецтво. 2024. №  20. С. 9–26. DOI: https://doi.org/10.31500/2309-8813.20.2024.318964 

35. Phillips W., Milner R. M. You are here: A field guide for navigating polarized speech,
conspiracy theories, and our polluted media landscape. Cambridge, MA : MIT Press, 2021. DOI: 
https://doi.org/10.7551/mitpress/12436.001.0001 

References 
1. Shkepu, M. (2023). Estetyka chystoi nehatyvnosti. Stattia persha. Metodolohichni zasady ro-

zuminnia fenomenu estetyky nehatyvnosti [Aesthetics of Pure Negativity. Article One. Methodologi-
cal Foundations]. Artistic Culture. Topical issues, 19(2), 99–107. DOI: https://doi.org/10.31500/ 
1992-5514.19(2).2023.294635 [in Ukrainian]. 

2. Shkepu, M. (2024). Saha pro horu. Zrechennia vid stanovlennia [A Saga of the Mountain.
Renunciation of Becoming]. Suchasne mystetstvo, 20, 27–36. DOI: https://doi.org/10.31500/2309-
8813.19.2023.294899 [in Ukrainian]. 

3. European Commission. (2024, November). A global Europe: Leveraging our power and part-
nership. Retrieved from https://commission.europa.eu/priorities-2024-2029/global-europe_en 

4. European Commission, Directorate-General for Communication. (2025, January 29). Steer-
ing the EU towards greater sustainable competitiveness. Retrieved from https://commission. 
europa.eu/news/steering-eu-towards-greater-sustainable-competitiveness-2025-01-29_en 

5. Applebaum, A. (2025, February 13). There’s a term for what Trump and Musk are doing:
How regime change happens in America. The Atlantic. Retrieved from https://www.theatlantic.com/ 
ideas/archive/2025/02/doge-civil-servant-purge/681671/?gift 

6. Applebaum, A. (2025, January 27). Europe’s Elon Musk problem. The Atlantic. Retrieved
from https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/03/musk-tech-oligarch-european-
election-influence/681453/ 

7. Shepardson, D., & Sanders, C. (2025, February 3). Musk says he is working to shut down “be-
yond repair” USAID. Reuters. Retrieved from https://www.reuters.com/world/us/musk-give-update-
reform-effort-amid-questions-about-his-power-2025-02-03/ 

8. Foster, H. (2002). Design and crime (and other diatribes). London; New York: Verso Books.



КРОСКУЛЬТУРНІ  КОМУНІКАЦІ Ї  

299 

9. Foster, H. (2017). Bad new days: Art, criticism, emergency. London: Verso Books. 
10. Foster, H. (2011). The art-architecture complex. London: Verso Books. 
11. Zuromskis, C. (2013). Thinking. Feeling. Contemporary art. Postmodern Culture, 23(3). 
12. Plotin. (1995). Enneady [The Enneads]. Kyiv: UTSIMM-PRESS [in Russian]. 
13. Doyle, J. (2013). Hold it against me: Difficulty and emotion in contemporary art. Durham: 

Duke University Press. 
14. Bosenko, A. (2009). Sluchainaia svoboda iskusstva [Accidental Freedom of Art]. Kyiv: 

Khimdzhest [in Russian]. 
15. Amy, M. (2024). Thomas Hirschhorn. Sculpture, 43(4), 82–83. Retrieved from 

https://sculpturemagazine.art/thomas-hirschhorn-3/ 
16. Hobbs, R. (2021). Beyond the smear word: Media literacy educators tackle contemporary 

propaganda. In G. Rawnsley & Y. Ma (Eds.), Research handbook on political propaganda (pp. 413–
428). Cheltenham: Edward Elgar Publishing. 

17. Plotin. (1996). Enneady [The Enneads]. Kyiv: UTSIMM-PRESS — ISA [in Russian]. 
18. Bosenko, A. (1996). O drugom: Simuliatsiia prostranstv kultury [On the Other: Simulation 

of Cultural Spaces]. Kyiv: TOO Vek+ [in Russian]. 
19. Mouriquand, D. (2025, February 14). Berlinale 2025: Tilda Swinton on attending the festival 

despite boycott calls over Gaza. Euronews. Retrieved from https://www.euronews.com/culture/ 
2025/02/14/berlinale-2025-tilda-swinton-on-attending-the-festival-despite-boycott-calls-over-gaza 

20. Thubron, R. (2025, February 25). Over 1,000 musicians release silent album to protest AI 
copyright changes. TechSpot. Retrieved from https://www.techspot.com/news/106909-over-1000-
musicians-release-silent-album-protest-ai.html 

21. Han, B.-C. (2024). The crisis of narration. Cambridge: Polity Press. 
22. van Schalkwyk, M. C. I., Maani, N., Hawkins, B., Petticrew, M., & Buse, K. (2024). Reclaim-

ing the narrative: Countering harmful commercial discourses. Health Promotion International, 
39(6), daae182. DOI: https://doi.org/10.1093/heapro/daae182 

23. Fuller, S. (2018). Post-truth: Knowledge as a power game. London: Anthem Press. 
24. Gower, P. (2025, February 22). ‘Horrific, sickening and hollow’: James Cameron on Presi-

dent Trump’s ‘car-crash America’. Stuff. Retrieved from https://www.stuff.co.nz/ 
culture/360589567/why-legendary-film-maker-james-cameron-loves-wellington-not-donald-trump 

25. Bernays, E. L. (1928). Propaganda. New York: Horace Liveright. Retrieved from 
https://goodtimesweb.org/industrial-policy/2014/PropagandaedwardBernays1928.pdf 

26. Pekar, V. (2025, February 20). Nova realnist [The New Reality]. Ukrainska pravda. Re-
trieved from https://www.pravda.com.ua/columns/2025/02/20/7499245/ [in Ukrainian]. 

27. Hurkivska, A. (2023). Zmistovna demarkatsiia postpravdy, propahandy, dezinformatsii ta 
nepravdyvoi informatsii [Conceptual Demarcation of Post-Truth, Propaganda, Disinformation and 
Misinformation]. Hrani, 26(3), 118–125. DOI: https://doi.org/10.15421/172357 [in Ukrainian]. 

28. Carrer, Z. (2025, February 18). Tuwaiq Sculpture 2025: Nel cuore dell’Arabia Saudita l’arte 
della pietra si apre a nuove sperimentazioni. Exibart. Retrieved from https://www.exibart.com/ 
mostre/tuwaiq-sculpture-2025-nel-cuore-dellarabia-saudita-larte-della-pietra-si-apre-a-nuove-
sperimentazioni/?fbclid=IwY2xjawImmMhleHRuA2FlbQIxMQABHZET9c5; Tuwaiq Sculpture. 
(2025). Riyadh Art. Retrieved from https://riyadhart.sa/en/tuwaiq-sculpture/ (accessed 29 June 
2025). 

29. Francini, B. (n.d.). Bettino Francini. Artist & AIESM President. Retrieved from 
https://www.bettinofrancini.it/bettino/ 

30. Shkepu, M. (2010). Estetika bezobraznogo Karla Rozentskrantsa [The Aesthetics of the Ugly 
by Karl Rosenkranz]. Kyiv: Feniks [in Russian]. 



СУЧАСНЕ  МИСТЕЦТВО .  2025 .  Вип .  21  CONTEMPORARY ART.  2025 .  Vo l .  21  

31. Pushnova, T. (2025, February 17). “Ne nazyvaite nas novym Rozstrilianym vidrodzhen-
niam”. Khudozhnyk Kostiantyn Zorkin pro kharkivske mystetstvo mizh smertiu i liuboviu [“Do Not 
Call Us a New Executed Renaissance”]. Ukrainska pravda. Retrieved from 
https://life.pravda.com.ua/culture/ne-treba-nazivati-nas-novim-rozstrilyanim-vidrodzhennyam-
hudozhnik-kostyantin-zorkin-pro-harkivske-mistectvo-mizh-smertyu-i-lyubov-yu-306457/ [in 
Ukrainian]. 

32. Judt, T. (2023). Pislia viiny. Istoriia Yevropy vid 1945 roku [Postwar: A History of Europe
Since 1945] (K. Zarembo, Trans.). Kyiv: Nash format [in Ukrainian]. 

33. Ovdiienko, L. (2014). Transtsendzus khudozhnoho obrazu: sotsialno-psykholohichnyi kon-
tekst [Transcendence of the Artistic Image]. In Suchasni problemy doslidzhennia, restavratsii ta 
zberezhennia kulturnoi spadshchyny (10, 209–218). Kyiv: Feniks [in Ukrainian]. 

34. Protas, M. (2024). Contemporary art — akseleratsiia pomizh pamiattiu ta istoriieiu [Con-
temporary Art — Acceleration Between Memory and History]. Suchasne mystetstvo, 20, 9–26. DOI: 
https://doi.org/10.31500/2309-8813.20.2024.318964 [in Ukrainian]. 

35. Phillips, W., & Milner, R. M. (2021). You are here: A field guide for navigating polarized
speech, conspiracy theories, and our polluted media landscape. Cambridge, MA: MIT Press. DOI: 
https://doi.org/10.7551/mitpress/12436.001.0001 

Maryna Protas 

THE COMPETITIVENESS COMPASS 

OF UKRAINIAN ARTISTIC CULTURE: TRANSCENSUS OF THE SENSUAL 

Abstract. The article offers a critical analysis of contemporary scholarly and critical discour-
se in the context of overcoming the negative consequences of postmodernist epistemic hegemony, 
which has led to the degradation of epistemological foundations, the distortion of cognitive 
processes, and the spread of the phenomenon of narrative pollution. Against the backdrop of the 
growing influence of informational manipulation, deepfake strategems, and commercially driven 
discursive practices, the author substantiates the need to return to the transcendental foundations 
of thought and to restore the role of the sensory as a key instrument of theoretical cognition and 
cultural formation. The article examines the transcensus of the sensory as a fundamental metho-
dological direction capable of counteracting regressive tendencies in contemporary culture, ensu-
ring the development of an integrated historical consciousness, the restoration of aesthetic criteria, 
and the strengthening of the competitiveness of the Ukrainian cultural environment. Particular 
attention is devoted to the impact of global political, social, and technological transformations on 
cultural development, the crisis of contemporary visual culture, the devaluation of aesthetic 
judgment, and the risks of deskilling in the arts. The author emphasizes the role of Ukrainian 
scholars and artists in shaping an alternative model of cultural cognition based on the unity of the 
logical and the sensory, and outlines the potential of transcendental aesthetics as a tool for 
cleansing the informational environment and renewing humanitarian thought. In conclusion, it is 
argued that the transcending of the sensory may serve as an effective compass for cultural develop-
ment and social resilience in conditions of post-truth, hybrid warfare, and civilizational crises. 

Keywords: transcending the sensual, pure negativity, regression of culture, epistemic 
hegemony of postmodernist consciousness, beauty as a measure of formation, Ukrainian art, cultu-
re creation, narrative pollution. 




